





(2021 סֵבֶּר מוֹעֵד | מַסֶּבֶּת בֵּיצָה ה'־י״א | שַׁבָּת בְּרְשַׁת וַיְּלֵּדְ | כ״ח אֱלוּל תשפ״א – ה׳ תִּשְׁבֵּי תשפ״ב (11־5) Seder Moed | Masechet Beitzah 5–11 | Shabbat Parashat VaYelech | 28 Elul – 5 Tishrei (Sept. 5-11)





#### **Daf 5: THE SECOND FESTIVAL DAY IN THE DIASPORA**

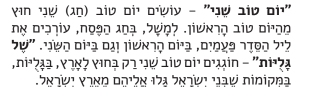
**"Yom Tov Sheni"** (second festival day) — marks the celebration of an extra Yom Tov day. For example, a seder is conducted twice on Pesach, once on the first night, and again on the second night of the holiday. **"Shel galuyot"** — a second day of **Yom Tov** — is celebrated only outside *Eretz Yisrael*, in the diaspora.

Why were the extra *Yom Tov* days instituted? In antiquity, the Hebrew calendar was determined according to the phases of the moon. When the New Moon became visible, two witnesses would come to court and state: "We have seen the new moon," and the *beit din* (court) would declare: "Today is *Rosh Chodesh*."

Nearly all holidays are set on specific dates. For example, Pesach is on the 15th

of Nissan. Therefore, it was important to ascertain the date of *Rosh Chodesh Nissan* in order to know when the 15<sup>th</sup> of Nissan would fall. However, Jews who lived far from *Eretz Yisrael* did not immediately know when *Rosh Chodesh* had been set, e.g., perhaps on Tuesday, or possibly Wednesday. For this reason, the *chachamim* ruled that outside *Eretz Yisrael* two days [of Yom Tov] are celebrated.

## יוֹם טוֹב שֵׁנִי שֵׁל גָּלַיּוֹת״: ״יוֹם טוֹב שֵׁנִי שֵׁל גָּלַיּוֹת״ 💽



מַדּוּעַ עוֹשִׂים יוֹם טוֹב שֵׁנִי? פַּעַם הָיוּ קוֹבְעִים אֶת ראשׁ חֹדֶשׁ לְפִי הַיָּרֵחַ. שְׁנֵי עֵדִים הָיוּ בָאִים לְבֵית דִּין וְאוֹמְרִים, "רָאִינוּ אֶת הַיָּרֵחַ הָחָדָשׁ שֶׁל הַחֹדֶשׁ הֶחָדָשׁ", וּבֵית דִּין הָיוּ מַכְרִיזִים: "הַיּוֹם רֹאשׁ חֹדֶשׁ".

בָּל הַחַגִּים נְקְבְּעוּ בְתַאֲרִיכִים מְסֻיָּמִים.
לְמָשָׁל, חֵג הַפֶּסַח הוּא בְּט"ו בְּנִיסָן, לָבֵן,
חָשׁוּב לָדַעַת בְּאֵיזֶה יוֹם רֹאשׁ חֹדֶשׁ נִיסָן,
בְּדֵי לָדַעַת בְּאֵיזֶה יוֹם יִהְיֶה ט"ו בְּנִיסָן,
אֲבָל, הַיְּהוּדִים שָׁגָּרוּ הַרְחֵק מֵאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל,
לֹא יָבְלוּ לַדַעַת מָתַי קבְעוּ אֶת רֹאשׁ חֹדֶשׁ,
אוּלֵי בְּיוֹם שְׁלִישִׁי, אוּלֵי בְּיוֹם רְבִיעִי? לָבֵן
קבעוּ חֵבַמִים: בְּחוּץ לַאֵרֶץ יַחוֹגוּ יוֹמֵיִם.





#### Daf 6: THE CHICK THAT CAME OUT OF THE EGG

On Yom Tov, Yisrael and Ariel saw an egg on the ground of the chicken coop shake slightly. Suddenly, the egg cracked open, and an adorable, sweet-looking little chick appeared. Ariel wanted to play with the chick, but Yisrael said: "Ariel, a chick born on Yom Tov is *muktzeh*."

"Why?" Ariel asked. Yisrael explained that "when Yom Tov began last night the chick was still inside the egg, which is muktzeh — because it is not fit to be eaten." Yisrael continued: "Since we know that at the start of the chag the egg was muktzeh, the amora Rav taught a halachah which states that an item deemed muktzeh at the start of a chag or Shabbat remains "muktzeh" for that entire day. Therefore, this chick remains muktzeh for the remainder of Yom Tov, even though it is practically edible now that it has come out of its shell."

## דָּף וֹ׳: הָאֱפָרוֹחַ שֵׁיָצָא מֵהַבֵּיצָה



אֲרִיאֵל וְיִשְׂרָאֵל רָאוּ בְּיוֹם טוֹב לְיַד לוּל הַתַּרְנְגוֹלוֹת בִּיצָה שֶׁזָזָה קְצָת עַל הַקַּרְקַע, וּפִּתְאֹם, הִיא נִפְתַּחַת וְיוֹצֵא מִמֶּנָּה אֶפְרוֹחַ חָמוּד וּמָתוֹק. אֲרִיאֵל רָצָה לְשַׂחֵק עִם הָאֶפְרוֹחַ, אַךְּ יִשְׂרָאֵל אָמַר לוֹ: "אֲרִיאֵל- אֶפְרוֹחַ שָׁנּוֹלַד בְּיוֹם טוֹב הוּא מֻקְצֶה".

"לָמָּה?" שָׁאַל אֲרִיאֵל, וַיִשְׂרָאֵל הִסְבִּיר: "הַרֵי בְּשֶׁיּוֹם טוֹב הִתְּחִיל, אֶתְמוֹל בַּלַיְלָה, הָאֶפְרוֹחַ הָיָה עֲדֵין בְּתוֹךְ הַבֵּיצָה וְהוּא הָיָה מֻקְצֶה, כִּי אִי אֶפְשָׁר הָיָה לֶאֲכֹל אוֹתוֹ". הִמְשִׁיךְּ יִשְׂרָאֵל וְהִסְבִּיר: "אַחֲרֵי שָׁאֲנַחְנוּ בְּכָרִיוֹדְעִים, שֶׁבְּכְנִיסַת הַשַּׁבָּת הָאֶפְרוֹחַ הָיָה מֻקְצֶה, הֲרֵי יֵשְׁנָה הַלְכָה שָׁאוֹמֵר הָאָמוֹרָא רַב, שֶׁדְּבָר שֶׁהָיָה מֻקְצֶה בְּבְנִיסַת הַשַּבָּת אוֹ בִּבְנִיסַת הָחָג, נִהְיָה "מֻקְצֶה" לְּבָל הַיּוֹם, לָבֵן הָאֶפְרוֹחַ הַזֶּה מֻקְצֶה, אֲפִלּוּ שֶׁעַרְשִׁיו, אַחֲרֵי שֶׁהוּא בָּקַע מֵהַבֵּיצָה, בְּבָר אֶפְשָׁר לֶאֱכֹל אוֹתוֹ".

#### Daf 7: A CHICK HATCHED ON YOM TOV

## דף ז׳: ביצה שנולדה ביום טוב



The chachamim prohibited eating an egg hatched on Shabbat or Yom Tov until after the end of that Shabbat or holy day. An egg that hatched during Shabbat or Yom Tov is "muktzeh" and, like all things that may not be used on Shabbat and Yom Tov, it may not even be moved.



חַז"ל אַמְרוּ שֶׁבֵּיצָה שֵׁנּוֹלְדַה בִּשַׁבַּת קֹדֵשׁ אוֹ בִיוֹם טוֹב – אַסוּר לָאֵבל אוֹתַהּ אָלַא יָהְיָה מוּתַר לָאוֹכְלַהּ רַק אַחֵרֵי צֵאת הַשַּׂבַּת אוֹ הֶחַג. לַכֵּן, הַבִּיצָה הִיא "מָקְצֶה", כְּמוֹ כָל הַדְּבַרִים שָׁאִי אָפִשָּׁר לִהְשִׁתַּמֵשׁ בָּהֶם בִּשַׁבָּת וּבִיוֹם טוֹב, וָאַף אַסוּר לָהַזִּיז אוֹתַהּ.

#### **Daf 8: THE MITZVAH OF COVERING THE BLOOD**

### דף ח': מצות כסוי



There is a Torah commandment to cover with earth the blood that spurts out of an animal following its slaughter (shechitah). This rule applies to a chayah (non-domesticated) animal or ohf (fowl), but does not apply to a behaymah (domesticated animal).

What is a chayah? A gazelle is a chayah, not a behaymah. However, sheep, goats, or cows are all behaymot - and not chayot. The "koy" is an interesting animal as chazal were uncertain whether to consider it a behaymah or chayah. As such, they did not know if it was necessary to cover its blood after shechitah.

Because chazal did not successfully determine whether the "koy" was a chayah or behaymah, it was necessary to cover its blood out of concern that it might be a chayah. However, a person could not recite a blessing over this mitzvah, because it was possible the key was actually behaymah, in which case there would be no mitzvah at all. This ruling is codified in Rambam's Hilchot Shechitah.

מצוה מן התורה, שאחרי ששוחטים חיה או עוף, צריך לכסות בעפר את הדם שיוצא ממקום השחיטה. ַהַמְצְוָה הִיא רַק עַל חַיָּה וַעוֹף, וְלֹא עַל בְּהֵמָה.

מַהִי חַיַּה? לִמַשַׁל, צְבִי, הוּא חַיַּה וָלֹא בְהֶמַה. אֲבַל בֶּבֶשׂ, עֵז וּפַּרָה - הֶם בִּהֶמָה וְלֹא חַיַּה.

הַ"כּוֹי" הוּא בַעַל חַיִּים מְעַנְיֵן, שֵׁחַז"ל הָסְתַּפְּקוּ אָם הוּא "בְהֵמָה" אוֹ "חַיָּה", וִלָּכֵן לֹא יַדְעוּ אָם צַרִיךְ לְבַסּוֹת אֶת הַדַּם שָׁלוֹ אַחֲרֵי שֵׁשׁוֹחֲטִים אוֹתוֹ. בָּגְלַל שָׁלֹא הָצָלִיחוּ לָקבֹעַ אָם הַ"כּוֹי" הוּא חַיַּה אוֹ בָהֶמָה, צַרִיךְ לְבַסּוֹת אֵת הַדָּם שֵׁלּוֹ, כִּי אוּלַי הוּא בָהֶמָה, אֲבַל אִי אֵפִשַׁר לְבַרֶךְ עַל הַמִּצְוַה, כִּי אוּלֵי הוּא חַיָּה, וְאֵין כָּאן מִצְוָה בִּכְלָל. כָּךְ לְפִי הָרַמְבַּ"ם בַּהַלְבוֹת שִׁחִישֵה.



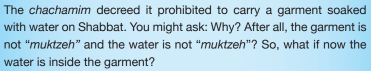


## **Daf 9: EXTRACTION ON SHABBAT**

### דף ט׳: סְחִיטַה בִּשַבַּת 🍑

ָחַבַמִּים תִּקָנוּ, שֵׁבִּשַׁבַּת אַסוּר לְטַלְטֵל בֵּגֵד שֵׁסְפוּגִים בּוֹ מַיָם. אָם תִּשְׁאֲלוּ: "מַדּוּעַ? הֲרֵי בֵּגֶד אֵינוֹ "מִקּצֵה", וְגַם מַיִם אֵינַם "מָקצֵה", אָז מָה אָם עַכִּשָּׁיו הַמַּיִם נִמְצַאִים בִּתוֹךְ הַבָּגֵד?"

> הַתִּשׁוּבַה הִיא, שַׁחַכַּמִים חַשָּׁשׁוּ, שֶׁבָּשֶׁיַזִיזוּ אֶת הַבֶּגֶד יִסְחֵטוּ מִמֵּנוּ אֵת שׁפוֹחט וּמי המים, בּשׁבּת עוֹבר על אסוּר מָן הַתּוֹרַה, כִּי בַּשַּׂבַּת אַסוּר לָסָחש. לַכֵּן קַבְעוּ חַכַמִּים: בִּשַׁבַּת אֵין מְזִיזִים בְּגָדִים רְטָבִּים.



The answer is that the chachamim were concerned that when the garment was moved, water would be squeezed out and extracted from it. A person who wrings out an item on Shabbat violates a Torah prohibition, because it is prohibited to extract on Shabbat. Therefore, as a precaution, the chachamim ruled that wet clothes should not be moved on Shabbat.



# Daf 10: DOVECOTE

As we have already learned, it is prohibited to move animals on Yom Tov. Only animals designated for shechitah and eating are not deemed "muktzeh," as they have a use, i.e., they are considered to be

food. On this daf, we learn that Beit Shammai said that any fledglings found in a nest are "muktzeh," because it is not customary to eat them. In order for fledglings to not be considered muktzeh, the owner must lift them up on erev Yom Tov and state: "I want to eat them." In the event the owner does not make this declaration, the fledglings are muktzeh and are not considered to be food.



בָּפִי שֵׁבָּבָר לָמַדְנוּ, אָסוּר לְהָזִיז בַּעֵלֵי חַיִּים בִּיוֹם טוֹב, כִּי הֶם "מקצה". רק בעלי חיים שמיעדים לשחיטה ולאכילה, אינם "מָקָצֵה", כִּי יֵשׁ לָהֶם שִׁמוּשׁ, הֶם כִּמוֹ אֹבֵל.

> בּדף זה לומדים, שׁבּית שׁמּאי אומרים, שַׁיָשׁ גּוֹזַלִים שַׁנַמצַאִים בַּקּן שַׁהֶם "מִקּצֵה", מִפְּנֵי שֵׁאֵין רְגִילִים לַאֲכֹל אוֹתַם, וּכָדֵי שָׁהֶם לֹא יִהִיוּ "מָקְצֵה" צַרִיךְ בַּעַל הַגּוֹזַלִים לְהַרִים אוֹתָם בּּעֵרֶב יוֹם טוֹב וּלְהַגִּיד: "אֲנִי רוֹצֵה לֵאֵכֹל אוֹתַם". אָם לֹא עַשַׂה כַךּ, הָם מִקְצֵה וְאֵינָם נֵחְשָׁבִים אֹכֵל.

דף י': שובד של יונים 🦠







## Daf 11: LAWS OF "SALTING"

## יַדְף י״אָ: דִּינֵי ״מִלִּיחָה״

The Torah prohibits consuming the blood of animals. Given that *issur* (prohibition), how is it ever possible to eat cooked meat? After all, there is a lot of blood in meat!

In order to make the eating of meat halachically permissible, after shechitah has been performed on the animal its meat must be salted — because salt draws out all of the blood from the meat. However, a person who roasts meat is not required to salt that meat first, because roasting also extracts all of the blood.



הַתּוֹרָה אוֹסֶרֶת לֶאֶכֹל דָּם שֶׁל בַּעֲלֵי חַיִּים. אִם כָּךְּ, בֵּיצַד אֶפְשָׁר לְבַשֵּׁל בָּשָׂר וְלֶאֶכֹל אוֹתוֹ? הֲרֵי בְּתוֹךְ הַבָּשָׂר יֵשׁ דָם רַב!

> לָבֵן, אַחֲרֵי שֶׁשוֹחֲטִים אֶת הַבְּהֵמָה, מוֹלְחִים אֶת הַבָּשִׂר בִּי הַמֶּלַח שׁוֹאֵב אֶת כָּל הַדָּם מֵהַבָּשִׂר ומוֹצִיא אֶת הַדָּם הַחוּצָה. מִי שֶׁצוֹלֶה אֶת הַבָּשִׂר עַל הָאֵשׁ, אֵיבוֹ צָרִיךְ לִמְלֹחַ אוֹתוֹ לִפְנֵי בֵן, כִּי גַם הַצְּלִיָּה מוֹצִיאָה אֶת כַּל הַדָּם.

#### D'VAR TORAH: PARASHAT VAYELECH



# דְבַר תּוֹרָה: פָּרָשָׁת וַיּּלֶּדְ

Moshe Rabbeinu informed Aharon that *B'nei Yisrael* will encounter difficult days ahead if they violate the *brit* (covenant) with God. During such a time, God will hide and conceal his face – (*Devarim* 31:18) "V'Anochi haster asteer et panai bayom hahu" (And I will keep my countenance hidden on that day.) What is the meaning of the phrase "haster aster," and why was it necessary for the Torah to employ double language?

Rabbi Nachman of Breslov explained that even in grim and difficult situations, Jews of faith generally believe and know that, behind the scenes, God stands guard and watches over all that happens. This condition is called "hester panim," i.e., times during which the reality is harsh and bitter, when God seems to conceal Himself. However, there are times when the rupture is even greater. In those moments of deep crisis, even people of fairly strong faith might feel as though God has abandoned the earth. Such moments are described in the Torah's expression "haster asteer," when God seems totally concealed and religious belief becomes a great challenge. In those times of concealment within concealment, a Jew must fortify him/herself with belief in God.

משֶׁה רַבֵּנוּ אוֹמֵר לִיהוֹשֻׁעַ כִּי יַגִּיעוּ יָמִים קָשִׂים בְּהֶם יָפֵרוּ יִשְׂרָאֵל אֶת הַבְּרִית עם ה'. בְּאוֹתָם יָמִים הקב"ה יַסְתִיר פָנַיו- "וְאָנֹכִי הַסְתֵר אַסְתִיר פָנַי בַּיּוֹם הַהוּא". מָה מַשְׂמָעוּת הַמֶּשָׂג "הַסֵתֶר אַסְתִיר" וּמַדּוּעַ יֵשׁ צֹרֶךְּ בּבפילוּת הלשוֹן?

רַבִּי נַחְמָן מִבְּרֶסְלָב מַסְבִּיר כִּי בד"ב, גַּם בְּמַצְבִים רְעִים וְקָשִׁים, יְהוּדִי מַאֲמִין וְיוֹדֵעַ שֶׂמֵאֲחוֹבִי הַקְּלָעִים שֶׁל הַתְּקוּבָּה הַקְשָׁה עוֹמֵד ה' וְשׁוֹמֵר וּמַשְׂגִּיחַ עַל בָּל מָה הַתְּקוּבָּה הַקָּשָׂה עוֹמֵד ה' וְשׁוֹמֵר וּמַשְׂגִּיחַ עַל בָּל מָה שֶׂמְחָרַחֵשׁ. מַצְב שֶׂבְּיָה מְכָבָּה "הָסְתֵר פָנִים" שֶׂבֵּן הַמְצִיאוּת קָשָׁה וּמָרָה, והקב"ה מִסְתַתר וּמִתְחַבֵּא. אַךְּ לְעִתִים יֵשׁ שֶּׁבֶּר גְּדוֹל עוֹד יוֹתֵר, שֶׁמּוּלוֹ גַּם הָאֱמוּנְה שֶׁה' מִסְתַתר מֵאֲחוֹבי הַבּלֹּל עוֹד יוֹתֵר, שֶׁמּוּלוֹ גַּם הָאֱמוּנְה שֶׁה' מִסְתַתר מֵאְחוֹר אֵינֶבָּה קַיָּמֶת, "עָזַב אֱלוֹקִים אֶת הָאָרֶץ". תְקוּפָּה זוֹ וְנִרְאֶה בְּאֵלוּ בָּאֶמֶת "עָזַב אֱלוֹקִים אֶת הָאָרֶץ". תְקוּפָּה זוֹ הִיא מַצְב בּוֹ ה' מִסְתַתר בְּבֶּלָל בִּבְּלִים - "הַסַתֶּר אֲכַחְנוּ לֹא עִד שָׂצְבִּלּוּ אֶת זֶה שֶׂהוּא נִמְצָא בָּאן וּמִסְתַתר אֲנַחְנוּ לֹא מָקְבִּלִים. אֲבָלוּ אֶת זֶה שֶׂהוּא נִמְצָא בָּאן וּמִסְתַתר אֲנַחְנוּ לֹא מָקבּלִים. אֲבָל אָז צָּרִיךְ הָאָדֶם לְהִתְחַזֵּק בָּאֲמוֹנָה וְלָדַעַת מְקבּלִים. אֲבָל אִז צָּרִיךְ הָאָדָם לְהִתְחַזֵּק בָּאֲמוֹנָה וְלָדַעַת שִׁם נְמְצָא ה'.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US
112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120
SPONSORED BY:

MEDIS N