





18'12) אַזִינוּ וֹ וֹ׳־י״ב תַּשָׁרֵי תשפ״ב מַפַּכֵת בֵּיצָה י״ב־י״ח וֹ שַׁבַּת פַּרַשַת מועד ו (2021 ספטמבר Seder Masechet Beitzah 12-18 | Shabbat Parashat Ha'azinu | 6-12 Tishrei (Sept. 12-18) Moed





#### **Daf 12: FOR THE SAKE OF FOOD PREPARATION**

ַדף י״ב: ״צרָדְ אֹכֵל נָפַשׁ״

One of the most important halachot of Yom Tov (festival holiday) is called: "Tzorech ochel nefesh" (for the sake of food preparation). On Yom Tov it is prohibited to travel in a vehicle, plow a field, harvest, etc. However, it is permissible to cook. Why?

The Torah said it is permissible to perform certain *melachot* (forms of labor prohibited on Shabbat) to prepare food on Yom Tov for Yom Tov. One is also allowed to carry food in the reshut harabim (public domain) so that food may be eaten on Yom Tov. This leniency is called "Tzorech ochel nefesh," i.e., melachot necessary to enable a person to eat.

יֶשִׂנָהּ הַלָּכָה חֲשׁוּבָה מָאֹד בְּהִלְכוֹת יוֹם טוֹב הַנְקְרֵאת "צרך אכל נפש". ביום טוב אסור לנסע ברכב, לחרש בַּשַּׁדָה, לִקָּצֹר וְבַדּוֹמָה, אֲבַל מִתַּר לְבַשֵּׁל. מַדּוּעַ?

מִפְּנֵי שֶׁהַתּוֹרָה אַמְרָה, שֶׁבִּיוֹם טוֹב מִתַּר לַעֲשוֹת מְלַאכוֹת מִסְיַמוֹת לָצֹרֶךְ הַכַּנַת אֹכֵל יוֹם טוֹב. לַכֵּן, מְתַּר לְבַשֵּׂל אֹכֶל בִּיוֹם טוֹב. מְתַּר גַּם לְטַלְטֵל אֹכֶל בָּרְשׁוּת הַרַבִּים, כָּדֵי לֵאֱכֹל אוֹתוֹ בִּיוֹם טוֹב. הַהָּתֵּר הַזָּה נִקָּרָא "צֹרֶךְ אֹכֶל נֵפֶשׁ". מִלָּאכוֹת שֵׁצְּרִיכִים לַעֲשׂוֹת אוֹתָן בָּשְׁבִיל לָאֲכֹל. "צַּרָךְ"- יֵשׁ בַּהַן צַרֶך, "אַבֶּל"- עֲבוּר אֹכֶל, "נָפָשׁ"- שֵׁל הַאַדַם.



#### Daf 13: KOHANIM AND LEVI'IM

דף י"ג: הכהנים והלויים 🌩



Terumot u'maasrot (priestly emoluments) were set aside from produce and given to the kohanim and levi'im. Terumot u'maasrot were "gifts," or gratuities given to the kohanim and levi'im who needed to serve in the Beit HaMikdash and teach Am Yisrael the ways of Torah.

In Hilchot Shmittah v'Yovel (Laws of the Sabbatical year and Jubilee), Rambam taught that God cares for all a person's worldly needs if they seek to worship God truly and faithfully - just as God took care of the kohanim and levi'im.

In Hilchot Shmittah (13:13), Rambam wrote: "Any person ... whose spirit motivates them ... to stand before God and serve Him (to fulfill God's mitzvot), to know God (experience God and to believe in Him), to proceed justly, and removes from their neck the voke of the numerous reckonings (and does not solely calculate how to make ends meet), such a person will be sanctified as a holy of holies. God will provide this person's portion and heritage forever and ever, and will furnish whatever is sufficient for that individual in this world, as God provided for the kohanim and levi'im."

תרומות ומעשרות מפרישים מהפרות ונותנים לַבּהַנִים וּלַלוּיִים. הַתְּרוֹמוֹת וְהַמַּעְשָׁרוֹת נָקְרָאִים "מתנות", כי הם מתנות שאנו נותנים לכהנים וְלַלְּוִיִּים, שֵׁצְרִיכִים לַעֲבֹד בְּבֵית הַמְּקְדֵשׁ וּלְהוֹרוֹת לעם ישראל את דרבי התורה.

הַרַמִבַּ"ם כּוֹתֵב בָּהָלְכוֹת שָׁמְשָׁה וִיוֹבֵל, כִּי כִּפִי שֶׁהַקַּב"ה נַתַן מַתָּנוֹת לַכּהָנִים וְלַלְּוִיִּים, כַּךְ גַּם כַּל אָדָם שֵׁיַעֲבֹד אָת ה' בָּאֵמֶת וּבָתַמִים, ה' יִדְאַג לוֹ בַּעוֹלַם הַזֵּה לְכַל מַה שָׁהוּא צַרִיךְ, כָּפִי שֶׁהוּא דַאַג לַכֹּהַנִים וְלַלְוִיִּים.

בּךְ כּוֹתב הרמבּ"ם: **"בּל אישׁ... אשׁר נדבה רוּחוֹ** אוֹתוֹ... לעמֹד לפני ה' לשׁרתוֹ וּלעבדוֹ (לקים את מְצְווֹת ה') **לְדֵעָה אָת ה'** (לַדֵעַת אוֹתוֹ – לְהַאָמִין וֹהַלַךְ יַשַׁר כִּמוֹ שַעֲשַהוּ הַאֱלֹקִים וּפַרַק מֵעֵל (ia צַוַ**ארוֹ על הַחְשִּׂבוֹנוֹת הָרַבִּים**... (אֵינוֹ עוֹשֶׂה חַשָּבּוֹן, מָהֵיכַן תַּהִיה לִי פַרנַסָה) הַרִי זָה נִתְקַדֵּשׁ קדֵשׁ קַדַשִּׁים וְיִהְיֵה ה' חֵלְקוֹ וְנַחֲלַתוֹ לְעוֹלָם וּלְעוֹלְמֵי עוֹלַמִים וְיזַכֵּה לוֹ בַּעוֹלָם הַזֵּה דָּבָר הַמַּסְפִּיק לוֹ, כִּמוֹ שַׁזְּכָּה לָכַהֲנִים לַלְוִים".

forbidden on Yom Tov.

#### Daf 14: SENDING OF GIFTS ON FESTIVALS

## דף י"ד: שליחת מתנות ביום טוב 🔷



The Mishnah states it is permissible to send a chicken as a gift on Yom Tov. The chicken is not "muktzeh" because it is permissible to perform shechitah on Yom Tov. This is the view of Beit Hillel.

The Mishnah also says that if a person sends numerous gifts to a friend, the gifts should not be sent in a convoy of people comprised of three messengers one after another. Why not? Because someone who sees the convoy might think they were headed to the marketplace to sell the merchandise they were holding, and engaging in such commerce is

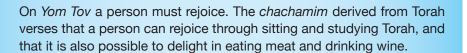
ָהַמִּשְׁנַה אוֹמֵרֶת שֶׁבַּחַג, מִתַּר לְשָׁלֹחַ מַתַּנַה תַּרְנָגֹלֶת, ַמִּפְנֵי שָׁהִיא אֵינַהּ "מָקצֵה", שָׁהַרִי בִּיוֹם טוֹב מַתַּר לִשַׁחֹש. בַּךְ סוֹבְרִים בֵּית הָלֶּל.

> עוֹד אוֹמֵרֶת הַמִּשְׁנַה, שָׁאָם מִישָׁהוּ רוֹצֵה לִשְׁלֹחַ לֶחַבֶּר שֵׁלּוֹ הַרְבֵּה מַתַּנוֹת, אַסוּר לוֹ לָהוֹלִיכַן בִּשִׁיַרַה, תַּהַלוּכַה שֵׁל שָׁלשַׁה אֲנַשִּׁים בָּזֵה אַחַר זֵה שַׁיִּקְחוּ אֵלַיו אֵת הַמַּתָּנוֹת. מַדוּעַ? מִפְּנֵי שָׁהַרוֹאֶה אוֹתַם עַלוּל לַחֲשֹׁב שָׁהֶם הוֹלְכִים לַשּׂוּק לִמְבֹּר אֶת הַחַפַּצִים שֶׁהֶם מחזיקים, והרי בחג אסור למבר.



#### Daf 15: HOW TO REJOICE ON YOM TOV

דף ט"ו: מַצְוַת שַׁמַחַת יוֹם טוֹב 💽



Rabbi Yehoshua said that each person should choose for themselves the manner in which to rejoice. In other words, it is possible to fulfill the mitzvah of simchat yom tov (joy of Yom Tov) through consumption of a large festive meal in honor of the Yom Tov, and it is also possible to fulfill this mitzvah by going to the Beit Midrash to study Torah and revel in its wisdom.

By contrast, Rabbi Eliezer said that every person needs to rejoice through Torah study as well as through eating a festive meal in honor of the Yom Tov. How was this accomplished? By invoking the principle of "Half for God" and "Half for you." The first half of the holiday was made joyous by engagement in prayer and Torah study, and the second half of the holiday was filled with eating and drinking in honor of the Yom Tov.

בִּיוֹם טוֹב צְרִיכִים לִשְׂמֹחַ. חֲכָמִים לָמְדוּ מִפְּסוּקֵי הַתּוֹרַה, שַׁאָפַשַׁר לִשְׁמֹחַ עַל יְדֵי לְמוּד הַתּוֹרַה, וְאָפַשַׁר גַּם לִשְׂמֹחַ עַל יְדֵי שֶׁאוֹכְלִים בָּשָׂר וְשׁוֹתִים יַיִן.

רָבָּי יִהוֹשָׁעַ אוֹמֵר, כַּל אֵחָד יִבְחַר לְעַצְמוֹ. אֵפְשָׁר לְקַיֵּם אֶת הַמִּצְוָה עַל יְדֵי עֲרִיכַת סְעָדָּה גְדוֹלָה לִכְבוֹד יוֹם טוֹב, וָאֵפְשַׁר לִקָיֵם אֶת הַמְּצְוַה עַל יָדֵי שֶׁהוֹלְכִים לָבֵית הַמִּדְרָשׁ לִלְמֹד תּוֹרָה וּלְהִתְעַנֵּג מֶחָכִמַת הַתּוֹרָה.

אֲבָל **רַבִּי אֱלִיעֶזֶר אוֹמֵר**, כָּל אֶחָד צָרִיךְּ לִשְׂמֹחַ **גַם** עַל יִדֵי לִמּוּד תּוֹרָה וְגַ**ם** בַּאֲכִילַת סְעָדַּה לִכְבוֹד הָחָג. אֵיךְ עוֹשִׂים זֹאת? – **"חֶצְיוֹ – לַה', וְחֶצְיוֹ** – לַבֶּם". בַּחֵצִי הַרָאשׁוֹן שֵׁל הַחַג מִתְפַּלְלִים וְלוֹמְדִים תּוֹרָה, וּבַחֵצִי הָאַחֵר שֵׁל הַחַג אוֹכְלִים וְשׁוֹתִים לָכְבוֹד יוֹם טוֹב.



#### Daf 16: LIVELIHOOD IS DETERMINED **ON ROSH HASHANAH**

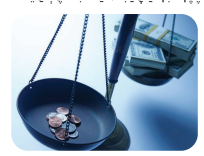
On Rosh HaShanah God inscribes the g'zar din (decree) of each person for the year to come. One of the matters determined in the Heavens during those days is the amount of money a person will earn in the coming year. The chachamim asserted that it was irresponsible to spend a large sum of money at the beginning of the year because of the possibility that the heavenly verdict might not decree much money for that year. As such, if a person spends all of his money at the start of the year he risks having insufficient funds for the remainder of the year.

However, the *chachamim* said that a person who spends money in honor of Shabbat or Yom Tov has no need to worry. According to tradition, when a person purchases tasty foods for Shabbat and Yom Tov, a heavenly decree oversees the addition of funds to that person's financial accounts. Likewise, Chazal state that in the case of a person who pays money for his children to be taught Torah, those funds will be returned by heavenly decree. Rabbi Yochanan says that even a person who does not have much money may borrow cash from a friend to purchase food for Shabbat, and God will help that person repay the funds.

# דף ט״ז: קוֹבְעִים אֶת הַפַּרְנְסָה 🍑 בראש השנה

בָּרֹאשׁ הַשַּׂנָה כּוֹתֵב הַקָּב"ה אֶת גָּזַר דִּינוֹ שֵׁל הַאַדָם. אַחַד הַדָּבַרִים שַׁמַחַלִּיטִים עַלֵּיהֶם בַּשַּׁמִים בַּיַּמִים הַלַּלוּ, הוּא, בַּמַה פַּרְנַסָה תִהְיֵה לְכַל אַדַם בַּשַּׂנַה הַבַּאַה.תַּבָמִים אַמִרוּ: שֵׁבְּתְחַלַּת הַשַּׂנַה אֵין כָּדַאי לְבַזְבֵּז הַרְבָּה כֶסֶף, כִּי אוּלַי גַּזְרוּ בַּשַּׁמִים שַבַּשַּנַה הַזּוֹ לֹא תָהָיֵה הַרְבָּה פַרְנַסָה, וָאָם יְבַזְבָּזוּ בְּתְחַלַּת הַשַּׂנָה אָת כַּל הַכֵּסֶף, מַה יִּשַּׂאֵר לְסוֹף הַשַּׂנַה?

אַבַל אָמְרוּ חֲכַמִים, מִי שֵׁמּוֹצִיא כֵּסֵף לִכְבוֹד שַׁבַּת וִיוֹם טוֹב, אָינוֹ צַרִיךְ לִדָאֹג. אָם אַדַם קוֹנֵה מַאֲכַלִים טוֹבִים לְכָבוֹד שַׁבַּת וָלָכָבוֹד יוֹם טוֹב, יוֹסִיפוּ לוֹ כֶסֶף מִן הַשַּׂמַיִם. גַם מִי שֵׁמִשַׁלֶּם



בַּסֵף בָּדֵי שֵׁיִּלַמְדוּ אֵת בַּנַיו תּוֹרַה, יַחַזִירוּ לוֹ אֵת הַכֵּסֶף מן השמים. רבי יוחנן גם אוֹמֵר, כִּי אַפַלוּ מִי שָׁאֵין לוֹ הַרְבֵּה בֶסֶף, יַכוֹל לִלְווֹת בַּסֵף מֶחַבֵּר שַׁלּוֹ בָּדֵי לִקְנוֹת אֹכֵל לַשַּׂבָּת, וְהַקָּב"ה כִּבָר יַעַזֹר לוֹ לְהַחֲזִיר אֵת הַבַּסֵף.



### Daf 17: "WHO SANCTIFIES SHABBAT, THE JEWISH PEOPLE, & THE SEASONS"

On what occasions is the berachah "Mekadesh haShabbat, v'Yisrael, v'hazmanim" recited during both the Amidah prayer and Kiddush? When a Yom Tov (festival) coincides with Shabbat it is necessary to bless both Shabbat and the Yom Tov. Therefore, both are blessed together: "Mekadesh haShabbat" - God sanctified the Sabbath and Yisrael (the Jewish People). "V'hazmanim" - and God sanctified the festivals and holidays as well.

Why do we not recite "Mekadesh Yisrael, haShabbat, v'hazmanim"? The Gemarah explains that Shabbat is permanently sanctified. God decreed that every seventh day is automatically Shabbat. However, who determines when the chagim take place? It is Am Yisrael who sanctify Rosh Chodesh (the start of the month on the Jewish calendar) by means of a decision of the beit din (court)? The calendar we have today was arranged by the beit din many, many years ago, and this remains how the date of Pesach is determined. as well as the dates for Shavuot and all the other chagim. For that reason, before the chagim are mentioned, we note that it is Am Yisrael who determine when the holidays occur.

# רף ל"ו: "מקדש השבת

מַתִי מבַרכִים אָת הַבַּרַכַה הַזוֹ **"מקדַשׁ הַשַּבַּת וִישִראֵל והַזּמַנִּים"** בָּתִפְלַת הַעֵמִידָה וּבַקּדוּשׁ? כַּאֲשֶׁר יוֹם טוֹב חַל בַּשַׂבַּת, צַרִיךְ לְבַרֶךְ ַיַתד: עַל **הַשַּׂבָּת**, צַרִיךְ גַּם לְבָרֶךְ עַל **יוֹם טוֹב**, אַז מְבַרְכִים עַל שְׁנֵיהֶם יַחַד: "מ**ַקדַשׁ הַשַּבַּת**" – הַקַב"ה קדַשׁ אֶת הַשַּׂבַּת, "וְיִשְׂרַאָל" – הוּא גַם ָקַדָּשׁ אָת עָם יִשְׂרָאֶל, "וָ**הַדְּמַנִּים**" – וְגַם אֶת הַמּוֹעֲדִים, אֶת הַחַגִּים.

לַמָּה אָין אוֹמַרִים "מַקָּדֵשׁ יִשְרַאֶל הַשַּבָּת וְהַזְּמַנִּים"? הַתַּלְמוּד מַסְבִּיר שֵׁיּוֹם שַׁבַּת קֹדֵשׁ הוּא קבוּעַ. הַקב"ה קַבַע, שֶׁהַיּוֹם הַשְּׂבִיעִי הוּא שַבַּת. אַבַל, מִי קוֹבֵעַ מַתִי יַחוּלוּ הַחַגִּים? - עַם יִשְרַאֵל, בִּית דִין הוּא זָה שָׁקּוֹבֵעַ מַתַי חַל רֹאשׁ חֹדֵשׁ (גַם לוּחַ הַשַּׂנַה שַׁיֵשׁ לַנוּ הַיּוֹם, סְדַּר עַל יָדֵי בֶית דִּין לִפְנֵי שַׁנִים רַבּוֹת), וְכַךְ קוֹבְעִים מַתִּי יָחוּל פֵּסַח, שָׁבוּעוֹת וְכַל הַחַגִּים. לָכֵן, לְפִנֵי שֵׁמַזְכִּירִים אֵת הַחַגִּים, מַזְבִּירִים אֵת עַם יִשְׂרָאֵל שֵׁקּוֹבְעִים מַתַי יִהִיוּ הַחַגִּים.





# Daf 18: WHY ARE RITUALLY IMPURE UTENSILS NOT IMMERSED ON SHABBAT?

Why is it necessary to perform *tevilah* (ritual immersion) on ritually unclean utensils? Today, everyone is considered *tameh* (ritually impure), since it is no longer possible to prepare the ashes of the *parah adumah* (red heifer), the mechanism by which one purifies those who have contracted corpse-impurity. In antiquity, the *kohanim* would eat *terumot* (priestly gifts) because they were *tehorim* (ritually pure). Likewise, *kohanim* would eat the meat of the *korbanot* (sacrifices), and the owner of the sacrificial animal would eat from its meat as well. Obviously, it was necessary to exercise extreme caution to ensure that both the *terumah* and *korbanot* were not exposed to *tum'ah*, given that in the event they were to touch a ritually impure utensil they would in turn become *t'mai'im*. For this reason, ritually impure vessels must be immersed in a *mikveh* to purify them.

On this *daf*, the Talmud teaches us that the *chachamim* prohibited the immersion of impure vessels on Shabbat or *Yom Tov*. The *chachamim* feared that because people were busy the entire week, they might set aside their ritually impure utensils until they found time to immerse them on Shabbat or *Yom Tov*. What would happen in the interim? People would collect ritually impure utensils at home that they might accidentally use, thereby imparting *tum'ah* onto *terumah* or other foodstuffs whose purity had to be maintained. Therefore, the *chachamim* decreed that there would be no ritual immersion of utensils on Shabbat or *Yom Tov*. As a result, people became accustomed to immersing utensils immediately after those vessels became ritually impure.

# דף י״ח: לְמָה לֹא טוֹבְלִים בּיִים בִּיִּבַתְּיּ בָּלִים טִבֵּאִים בִּשַּׁבַּתְּיָּ

מַדּוּעַ בִּבְלָל צְרִיבִים לִטְבֹּל בֵּלִים שְמֵאִים? הַיּוֹם בֻּלְּנוּ טְמֵאִים, בִּי אִי אֶפְשָׁר לִשְׁחֹט בְּּרָה אֲדֻמָּה וּלְטַהֵּר אֶת הַמְּמִאִים, בַּי אִי אֶפְשָׁר לִשְׁחֹט בְּּרָה אֲדֻמָּה וּלְטַהֵּר אֶת הַמְּמִאִים, בַּּעַם, הָיוּ הַבּּהֲנִים אוֹבְלִים אֶת הַמְּרוּמוֹת, כִּי הֵם הָיוּ שְהוֹרִים, וְגַם אֶת בְּשַׂר הַקָּרְבָּנוֹת הָיוּ אוֹבְלִים הַבּּהֲנִים וְגַם אֶת בְּשַׂר הַקָּרְבָּנוֹת הָיוּ אוֹבְלִים הַבּּמְּנִים לְהַעָּבְיוֹ שְׁלִרם. בַּמּוּבְן שֶׁצְּרִידְּ וְגַם הָבְּעָלִים שָׁל הַקָּרְבָּנוֹת, אָבְלוּ מִבְּשְׁרָם. בַּמּוּבְן שֻׁצְּרִידְ לְהָזָּהֵר מְאֹד שָׁהַתְּרוּמָה וְהַקְּרְבָּנוֹת לֹא יְקַבְּלוּ טֻמְאָה, בִּי אִם יִגַּע בְּהֶם בְּלִי טְמֵא הֵם יִשְׁמְאוּ. לָבֵן, אֶת הַבּלִים הַשְּמָאִים צְרִיכִים לְהַטְבִּיל בְּמִקְנֵה, בְּדֵי לְטַהֵר אוֹתָם.

בְּדַף זֶה מְלַמֶּד הַתַּלְמוּד כִּי חֲבָמִים תִּקְּנוּ שֶׁבְּשַׁבַּת וּבְיוֹם טוֹב אֵין לְהַטְּבִּיל בֵּלִים. חֲבָמִים חָשְׁשׁוּ, שֶׁאֲנְשִׁים וּבְיוֹם טוֹב אֵין לְהַטְּבִּיל בֵּלִים. חֲבָמִים חָשְׁשׁוּ, שֶׁאֲנְשִׁים עֲסוּקִים בָּלַ הַשְּׁבוּעַ וְיִשְׁמְרוּ אֶת הַבֵּלִים הַשְּמֵאִים בַּצַּד, עַד שִׁיּשְבְּלוּ אוֹתָם בְּשַׁבָּת אוֹ בְיוֹם טוֹב, וּמַה יִּקְרֶה בֵּנְתַּיִים? יִיְיוּ לָהֶם בַּבַּיִת בֵּלִים טְמֵאִים וְהֵם יִשְׁתַּמְשׁוּ בָּהֶם בְּטָעוּת וִישְמָאוּ תְרוּמוֹת וּשְהָרוֹת. לָבֵן גָּזְרוּ חֲבָמִים: אֵין לְהַשְבִּיל וִישַמְאוּ תְרוּמוֹת וּשְהָרוֹת. לָבֵן גָּזְרוּ חֲבָמִים: אֵין לְהַשְּבְּאוּ. בַּלִים בְּשַׁבְּת וּבְיוֹם טוֹב, וְבָּךְ יִשְבְּלוּ אוֹתָם מִיָּד בְּשֶׁנְּשְמְאוּ.



### D'VAR TORAH: PARASHAT HA'AZINU



ּרָבַר תּוֹרָה: פָּרָשָׁת הַאֲזִינוּ

In the *Ha'azinu* poem, Moshe likens the Torah to water: "May my lesson come down in drops **like the rain**, my words flow **like dew**." What message does Moshe seek to convey to *B'nei Yisrael* through the images in this poem? *Parashat HaAzinu* chronicles the last moments before Moshe's departure from the physical world. With his final words, Moshe stresses the fact that without Torah — its continued existence, study, and preservation — the world would cease to exist. Water provides the basis for the existence for every creature on earth. There is no creature in the world able to exist without water. In the same way, Moshe says that the Torah is like water, enabling the world to live. For without the Torah, the world would be considered like a creature doomed for lack of water.

בְּשִׂירַת הַאֲזִינוּ מַמְשִׁיל מֹשֶׁה אֶת הַתּוֹרָה לְמַיִם"יַצֵרֹף בַּמָשָׁר לְקְחִי תִזַּל בַּשַׁל אִמְרָתִי". מָה הַמֶּסֶר
שְׁמֹשֶׁה רוֹצֶה לְהַצְבִיר לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל דֶּרֶךְּ דִּמּוּי
וּמְשָׁל זֶה? פָּרָשַׁת הַאֲזִינוּ הִיא הָרָגֵע הָאַחֲרוֹן לְפְנֵי
הִּיְּשְׁל זֶה? פָּרָשַׁת הַאֲזִינוּ הִיא הָרָגֵע הָאַחֲרוֹנוֹת הְאַחֲרוֹנוֹת הְיּא מְנַסֶה לְהַטְמִיע בְּתוֹכָם שֶׂאִלוּלֵי הַתּוֹרָההִיּוֹמָה לְמִים לֹא יִתְקַיֵם הָּיִּה בְּמִלוֹם לֹא יִתְקַיֵם הַמִּים הֵם הַיְסוֹד לְקִיּוּמָה שֶׁל כָּל בְּרִיָּה עֲלֵי אֲדָמוֹת.
הַמִּין יְצוּר בְּעוֹלָם שֶּיָבוֹל לְהִתְקֵיֵם בְּלִי מִיִם. וּבְאוֹתוֹ הָעוֹלָם וּמְהָיָה הָיא בַּמִים הַמְּחַיִּים אֶת הָעוֹלָם וּמְתַיִּה הִיא בַּמִים הַמְּחַיִּם אֶת הָעוֹלָם וּמְתַיִּם הִמֹּחַיִּם הָמְחַיִּם אֶת הָעוֹלָם וּמְבִּיִם מִוֹנוֹ, וּמִבּלְעָדִי הַתּוֹרָה נָחֲשָׁב הָעוֹלָם בְּרִיָּה בְּוֹלִם הִיִּמִים אוֹתוֹ, וּמִבּלְעָדִי הַתּוֹרָה נָחֲשָׁב הָעוֹלָם בְּרִיָּה בְּלִי מִיִם הַמְּחַיִּם אֶת הָעוֹלָם בְּרִיָּה בְּמִוֹרָ הִיּמִם הַמְּחַיִּם אוֹתוֹ, וּמִבּלְעֻדִי הַתּוֹרָה נָחָלָם בְּרִי מִיִם אוֹתוֹ, וּמִבּלְעָדִי הַתּוֹרָה נָחְבָּה בְּתִיבָּה בְּנִים בְּיִם בְּיִם בְּיִם מִים בּמִים בּיִבּיה בְּעוֹלָם בְּיִבְּיִב בְּיִם מִים בּתְּלִידִי הַתּוֹרָה בְּאָרִי הַנִּים בְּנִים בְּתִים בְּתִּבְיה בְּרִיהָה בְּלִי מִיִם.